
2025, VOL. 24, N. 47, pp. 14 - 23  ISSN 2279-9001

Professioni museali e pedagogia della cura: un modello 
educativo per il patrimonio culturale
Museum professions and pedagogy of care: the 
educational dimension of cultural heritage
Maria Rita Mancaniello, Università di Siena.
Chiara Damiani, Università di Siena.
Sabina Leoncini, Università di Siena.

Introduzione

La cura, intesa come impegno rivolto non solo a sé stessi ma all’ambiente, all’altro e al 
patrimonio condiviso, assume oggi un ruolo cruciale anche nell’ambito delle professioni 
culturali. In particolare, la figura dell’educatore/trice museale e del patrimonio culturale si 
configura come agente attivo di “cura del patrimonio” sia materiale che immateriale. A 
fronte delle più recenti trasformazioni normative in Italia, l’educatore/trice museale viene 
chiamato non semplicemente a trasmettere conoscenza, ma a far vivere una relazione di 
cura con il patrimonio. La cura si declina dunque come responsabilità educativa, pratica 
professionale e impegno etico e il professionista del patrimonio non è mero custode, ma 
mediatore di senso, facilitatore di esperienze e promotore della continuità culturale. In 
questo contesto, il mito di Crono, reinterpretato come «momento in cui la cura divina 
abbandona  l’uomo/donna  e  questi  assume  la  propria  cura»  ,  offre  un  paradigma 
simbolico per pensare la condizione contemporanea dell’educatore/trice: liberato dal tu-  

  
Autore per la Corrispondenza: Maria Rita Mancaniello, Università degli Studi di Siena.  
E-mail: mariarita.mancaniello@unisi.it  
                         14

ABSTRACT ITALIANO
Il contributo indaga il ruolo della cura nelle 
p ro f e s s i o n i c u l t u r a l i , e v i d e n z i a n d o l a 
trasformazione dell’educatore/trice museale in 
mediatore/trice attivo/a tra patrimonio e comunità. 
Con le recenti evoluzioni normative, l’educatore/
trice non trasmette soltanto conoscenza, ma 
favorisce una relazione di responsabilità e 
continuità culturale. Il mito di Crono offre una 
chiave simbolica per riflettere sulla cura come 
processo consapevole affidato all’essere umano. 
L’analisi ripercorre l’evoluzione del concetto di 
cura e mostra come l’educatore/trice museale 
diventi figura centrale nella valorizzazione del 
patrimonio e nella costruzione di un legame 
culturale condiviso.   

ENGLISH ABSTRACT 
This contribution examines the role of care within 
cultural professions, highlighting the transformation 
of the museum educator into an active mediator 
between heritage and community. In light of recent 
regulatory developments, the educator is no longer 
merely a transmitter of knowledge but fosters a 
relationship of responsibility and cultural continuity. 
The myth of Cronos offers a symbolic lens to reflect 
on care as a conscious process entrusted to 
human agency. The analysis traces the evolution of 
the concept of care and shows how the museum 
educator becomes a central figure in enhancing 
cultural heritage and nurturing a shared cultural 
bond. 

CONTRIBUTO TEORICO

mailto:mariarita.mancaniello@unisi.it


MANCANIELLO, DAMIANI, LEONCINI

tore esterno, il soggetto è oggi chiamato a prendersi cura di sé, degli altri e del mondo. 
Applicata  al  patrimonio  culturale,  questa  metafora  invita  a  riflettere  sulla  dimensione 
della cura come processo attivo nel tempo e come fondamento delle professioni museali. 

A partire da questa prospettiva, il contributo esplora la genesi e le trasformazioni del 
concetto di cura, concentrandosi sulle professioni della cultura nel loro attuale processo di 
evoluzione normativa e operativa, al fine di mettere in luce il progressivo riconfigurarsi 
della  figura  dell’educatore/trice  museale  con  un  ruolo  centrale  nei  processi  di  cura 
culturale e di costruzione della comunità.

Il mito di Crono e la condizione umana della cura

Vi fu un tempo benedetto per l’umanità, un’epoca in cui gli dèi stessi si prendevano 
cura  degli  esseri  umani.  In  quell’età,  il  dio  Crono  accompagnava  il  movimento 
dell’universo: le cose venivano all’essere spontaneamente, a beneficio della vita umana. 
Crono governava il moto circolare del cosmo attraverso la cura del tutto; l’universo era 
suddiviso in zone, ciascuna affidata a una divinità, secondo un principio unico di ordine 
cosmico. Tale stato di beatitudine in cui gli umani erano destinatari di una cura divina, 
ebbe una durata limitata. Quando il tempo giunse al suo compimento e il movimento del 
cosmo raggiunse la sua giusta misura, Crono si ritirò in una posizione esterna, al di fuori 
del  moto  del  mondo,  lasciandolo  libero.  Anche  gli  altri  dèi  abbandonarono 
progressivamente  le  zone  che  avevano  presieduto.  Da  quel  momento,  il  movimento 
cosmico  non  seguì  più  il  suo  ordine  originario,  e  gli  esseri  umani  si  ritrovarono 
abbandonati, privi della cura divina (Platone, 1996). Inizialmente, sprovvisti di strumenti e 
di tecniche, essi conobbero grandi difficoltà, soprattutto con la cessazione del nutrimento 
spontaneo. In seguito, ricevettero dagli dèi il dono delle technai, le competenze necessarie 
alla vita umana, grazie alle quali iniziarono a prendersi cura di sé stessi (Platone, 1997).

Attraverso  questo  mito  si  rivela  la  condizione  umana:  dalla  nascita  alla  morte,  gli 
umani non sono più protetti dalla cura divina e sono, dunque, chiamati ad assumere su di 
sé  la  responsabilità  della  propria  cura.  Pur  vivendo nel  tempo,  non ne possediamo la 
sovranità. Diversamente dagli animali o dalle piante, siamo chiamati a tracciare percorsi di 
senso lungo l’esistenza.  Il  nostro essere,  e  quindi  la  cura di  tale  essere,  è  un processo 
costante  di  divenire.  Questo  divenire  non  è  un  semplice  fluire  nel  tempo,  ma  una 
condizione  di  totale  immersione  nella  preoccupazione  per  l’esistenza  (Levinas,  1991). 
Platone (1997), attraverso questo mito, ci mette anche in guardia dal rischio di diventare 
egoisti o eccessivamente autoreferenziali. Il soggetto umano è intrinsecamente relazionale: 
la cura di sé deve procedere in parallelo con la cura del mondo e degli altri. È proprio nel 
prenderci cura degli altri che scopriamo la nostra umanità, attraverso una cura della vita 
che  è  inseparabile  dalla  cura  di  sé  e  dalla  cura  altrui  e  dell’ambiente,  anche artistico-
culturale (Mortari, 2023a). 

La ricerca del sapere e la guida degli altri in questo cammino non consistono nella 
trasmissione di un sapere precostituito, bensì nel mantenere viva la consapevolezza della 
priorità  dell’esistenza.  L’educazione,  in  questa  prospettiva,  deve  offrire  ai  giovani 
esperienze che risveglino il desiderio di apprendere le pratiche necessarie a perseguire ciò 
che è essenziale per rendere autentico il proprio tempo di vita. Si coltiva così una passione 
  
                          15



MANCANIELLO, DAMIANI, LEONCINI

per l’autoformazione, che orienta l’individuo nella realizzazione dei propri valori (Stein, 
1991).

Epicuro, nella Lettera a Meneceo (Epicurus, 1970), afferma che ogni essere umano deve 
prendersi  cura  della  propria  anima in  modo continuo,  dedicandole  attenzione in  ogni 
momento della giornata. Aristotele, nell’Etica Nicomachea (Aristotele, 1984), sostiene che 
dobbiamo tendere  verso  ciò  che  accresce  la  vita,  verso  ciò  che  è  veramente  bene.  La 
saggezza non è innata, ma costituisce un orientamento dell’anima, nutrito dalla ricerca del 
bene, inteso come virtù etica dell’anima.

Parte  di  questo  processo  di  cura  consiste  anche  nell’ascolto  attento  delle  proprie 
esperienze affettive, che rivelano il nostro essere nel qui e ora (Zambrano, 1989). Martin 
Heidegger  (1927)  osserva  che  il  “tono  emotivo”  costituisce  un  fenomeno  esistenziale 
fondamentale dell’esperienza umana, poiché siamo costantemente immersi in emozioni 
che modellano la qualità della nostra vita. Sulla scia di tale riflessione, risulta essenziale 
interpretare  l’esperienza  emotiva  attribuendole  un  nucleo  di  sostanza  cognitiva 
(Nussbaum, 1996).

La cura come paradigma esistenziale e professionale  

Il  concetto  di  cura  si  colloca  al  crocevia  tra  filosofia,  pedagogia  e  scienze  sociali, 
assumendo una funzione costitutiva dell’esistenza umana. Heidegger, nella sua analitica 
esistenziale, identifica nella Sorge, la cura, la struttura originaria dell’Essere-nel-mondo: 
non una semplice attività, ma la modalità attraverso cui l’umano si rapporta al tempo, agli 
altri e a sé stesso. La cura, in questa prospettiva, è la cifra ontologica dell’esistenza, ciò che 
fonda la nostra apertura al mondo e la nostra responsabilità verso l’altro. Tuttavia, questa 
condizione  originaria  si  traduce  storicamente  in  pratiche  e  ruoli  che  risentono  delle 
strutture sociali e di genere. 

Nella  società  contemporanea,  il  tempo  della  cura  entra  in  tensione  con  la  logica 
dell’efficienza e della produttività (Mortari,  2019).  Da un lato,  il  tempo della relazione 
d’aiuto  è  qualitativo,  fatto  di  attenzione,  ascolto  e  presenza;  dall’altro,  il  tempo 
istituzionale, scandito da protocolli e prestazioni, tende a comprimere l’esperienza vissuta. 
La malattia, la fragilità e la dipendenza interrompono la linearità del tempo produttivo, 
imponendo un ritmo diverso, più vicino a quello che Bergson chiamava durée, la durata 
interiore in cui passato, presente e futuro si intrecciano. Nelle professioni di cura, questa 
durata si manifesta come tempo condiviso, sospeso, in cui si costruisce la possibilità stessa 
della relazione terapeutica o educativa (Kittay, 1999). La filosofia femminista ha messo in 
luce come la cura sia stata storicamente confinata al femminile,  percepita come dovere 
naturale  e  invisibile.  Il  paradigma  della  cura  rappresenta  non  un  residuo  arcaico  da 
superare, ma un modello alternativo di razionalità morale, fondato sulla responsabilità e 
sull’interdipendenza piuttosto che sull’autonomia astratta  del  soggetto (Gilligan,  1982). 
Elena Pulcini (2009), in continuità con queste riflessioni, ha interpretato la vulnerabilità 
come la condizione antropologica comune da cui ripensare la convivenza e la giustizia 
sociale. La cura, liberata dalle connotazioni di sacrificio e abnegazione, diventa così una 
risorsa politica ed etica, capace di ridefinire il soggetto moderno, troppo a lungo pensato 
come indipendente e autosufficiente.
  
                          16



MANCANIELLO, DAMIANI, LEONCINI

Nelle  professioni  educative,  sanitarie  e  sociali,  la  cura  si  manifesta  come  pratica 
incarnata  della  relazione.  L’insegnante,  il  terapeuta,  l’infermiere  o  l’assistente  sociale 
esercitano un sapere che unisce competenza tecnica e attenzione etica. In queste figure si 
concretizza l’idea di “cura come presenza”, intesa non solo come assistenza o servizio, ma 
come co-esistenza con l’altro nella sua fragilità. È un agire che trasforma tanto chi offre 
quanto  chi  riceve  cura,  poiché  implica  un continuo processo  di  risonanza emotiva,  di 
reciprocità asimmetrica e di responsabilità condivisa.

Lévinas (1991) ha descritto questa esperienza come l’incontro con il volto dell’altro, che 
ci  interpella e ci  chiama alla responsabilità prima ancora di ogni scelta consapevole.  Il 
volto,  nella  sua  esposizione  alla  vulnerabilità,  ci  ordina  eticamente  di  non  restare 
indifferenti.  Tale  prospettiva  illumina  l’essenza  delle  professioni  di  cura:  esse  non  si 
fondano su un contratto o su un dovere esterno, ma su una risposta interiore all’appello 
dell’altro.  Allo stesso modo, Buber (2013),  con la relazione Io-Tu, sottolinea il  carattere 
sacro dell’incontro autentico, in cui la persona non è oggetto di intervento, ma presenza 
vivente che ci rivela qualcosa di noi stessi.

La cura come orizzonte delle professioni educative e sociali 

La cura, dunque, non può essere ridotta a una funzione strumentale, né confinata alla 
sfera  privata.  Essa  rappresenta  una  forma  di  conoscenza  incarnata,  una  competenza 
relazionale che attraversa tanto la pedagogia quanto la pratica sanitaria e quella sociale. 
Nella scuola, ad esempio, la cura si traduce nella capacità di accogliere l’alunno/a nella 
sua unicità,  di  creare legami che sostengano la crescita affettiva e cognitiva.  In ambito 
sanitario,  essa  si  manifesta  come  attenzione  integrale  alla  persona,  non  solo  al  corpo 
malato ma alla sua storia, ai suoi ritmi e ai suoi significati.

Le professioni di cura, educative, sanitarie, sociali, non rappresentano più il margine 
del sistema produttivo, ma il cuore di un nuovo modello di civiltà in cui la vulnerabilità 
non è debolezza, ma forza generativa. In definitiva, prendersi cura è un atto politico ed 
etico insieme. È riconoscere l’altro nella sua alterità, accettare la nostra comune finitezza e 
fare di questa consapevolezza il punto di partenza per una nuova giustizia relazionale. Le 
professioni di cura incarnano questa visione: sono il luogo in cui la teoria dell’alterità si fa 
prassi, dove la responsabilità si traduce in gesto, parola, ascolto. Restituire dignità a tali 
professioni  significa dunque non solo correggere un’ingiustizia storica,  ma ridefinire il 
senso stesso dell’umano nella società contemporanea. 

Prendersi cura di sé e del mondo: il patrimonio culturale come spazio educativo 

L’idea  che  ciascun  individuo  debba  dedicare  tempo  e  attenzione  a  sé  stesso, 
impegnandosi nella cura di sé, costituisce oggi un tema centrale in tutte le professioni di 
cura,  dall’insegnamento  alla  medicina,  dall’assistenza  infermieristica  alla  farmacia,  dal 
lavoro  sociale  degli  educatori/trici  alla  formazione  professionale,  alla  cura  per  il 
patrimonio culturale.  Le  radici  di  tale  nozione affondano profondamente  nella  cultura 
dell’antica Grecia. Socrate, ad esempio, si presenta nell’Apologia come un maestro della 
cura di sé, dichiarando davanti ai giudici che è la divinità stessa ad averlo inviato per 

  
                          17



MANCANIELLO, DAMIANI, LEONCINI

ricordare agli umani di non preoccuparsi della ricchezza o dell’onore, bensì di sé stessi e 
della propria anima (Platone, 1987). 

Le tradizioni filosofiche successive ripresero e progressivamente collocarono al centro 
della propria indagine quella che consideravano l’“arte dell’esistenza”, ossia una forma di 
filosofia  vissuta.  La cura di  sé  divenne così  un principio  di  valore  generale  capace di 
trascendere  i  confini  disciplinari  e  di  assumere  la  forma  di  una  pratica  sociale. 
Analogamente,  Epicuro,  nella  sua Lettera a  Meneceo,  afferma che «né il  giovane deve 
tardare a filosofare, né il vecchio stancarsene; non si è mai né troppo giovani né troppo 
vecchi  per  la  salute  dell’anima» (Diano,  1974,  p.  46)  così  come Seneca  sottolineava  la 
necessità  di  una  costante  autoriflessione,  scrivendo  che  chi  vuole  essere  salvato  deve 
vivere prendendosi costantemente cura di sé (Seneca, 1917). Michel Foucault interpretò la 
filosofia come un esercizio continuo di cura di sé, ricostruendo una genealogia precisa e 
articolata  di  tale  concetto  nella  sua opera fondamentale  La cura  di  sé  e  mettendone in 
evidenza la persistente attualità. La posizione del filosofo francese emerge infatti quando 
descrive la cura di sé come l’intensità del rapporto con se stessi, ovvero la forma in cui si è 
chiamati a prendersi come oggetto di conoscenza e campo di azione, con l’obiettivo di 
trasformarsi, correggersi, purificarsi e costruire la propria salvezza (Foucault, 1984, p. 46).

Questa riflessione si pone in continuità con l’analisi di Hannah Arendt sulla condizione 
umana. L’autrice esamina le attività fondamentali dell’esistenza, lavoro, opera e azione, e 
il modo in cui esse plasmano la libertà e la vita politica del soggetto umano (Arendt, 1958). 
Pur non impiegando esplicitamente il termine “cura di sé” nel senso stoico o nietzschiano, 
la concezione arendtiana dell’azione politica presuppone una forma di autocura radicata 
nella responsabilità pubblica e nell’impegno etico. Per Arendt, l’azione richiede la capacità 
di  prendere  posizione,  di  articolare  il  proprio  pensiero  e  di  agire  responsabilmente  in 
presenza degli altri, contribuendo così alla creazione e alla conservazione di un mondo 
comune, assumendo la prospettiva che la cura di sé è strettamente connessa alla capacità 
di responsabilità politica e di partecipazione civica. 

In linea con tale visione, il museo e il patrimonio culturale sono stati negli ultimi anni 
riconosciuti,  come  agenzie  dell’educazione  non  formale,  soggetti  delle  “comunità 
educanti”,  parte  di  quei  sistemi  interconnessi  che  determinano  la  formazione  della 
soggettività e la realizzazione dell’individuo, in un processo formativo continuo, dialettico 
e plurale (Mancaniello et al., 2023).

Prendersi cura del patrimonio culturale e della bellezza che salverà il mondo 

Il discorso sulla cura si intreccia in modo significativo con il concetto di bellezza, una 
dimensione essenziale dell’educabilità umana, divenendo principio generativo di senso, 
relazione e trasformazione. La riflessione di James Hillman, che considerava la bellezza 
non  come  un  mero  lusso  estetico,  ma  come  una  necessità  fondamentale  per  l’anima 
(Hillman, 1981) evidenzia l’inscindibile relazione tra il concetto di cura e il concetto di bello 
(Hillman, 1999).

Criticando la fissazione della modernità sull’utilità e sull’efficienza, egli avvertiva che 
la  soppressione  della  bellezza  conduce  a  un  mondo  disincantato  e  psicologicamente 
impoverito.  Ispirandosi  alla  tradizione  neoplatonica,  Hillman  riprese  l’idea  di  anima 
  
                          18



MANCANIELLO, DAMIANI, LEONCINI

mundi, proponendo che la bellezza sia una presenza oggettiva e animatrice nella realtà e 
non solo un’impressione soggettiva. La sua reinterpretazione del celebre detto di Fëdor 
Dostoevskij, “La bellezza salverà il mondo” (1913), spostava l’enfasi dall’idealismo morale 
all’immediatezza psicologica: la bellezza, per Hillman, non è una soluzione didattica, ma 
una presenza che ci chiama a un rapporto più profondo e vitale con la vita. 

Dal punto di vista pedagogico, la dimensione del bello costituisce una componente 
fondamentale dell’educabilità  umana.  Il  bello,  nei  suoi  richiami ontologici,  valoriali  ed 
esistenziali,  rappresenta  la  modalità  attraverso  cui  ogni  persona  manifesta  la  propria 
possibilità di formazione:  esso si configura come forma estetica dell’educabilità, capace di 
rendere visibile quella “sinfonia” interiore in cui l’educazione si realizza come processo 
integrale e unitario (Musaio, 2007).

Riconoscendo alla persona la sua unitarietà – cognitiva, emotiva, corporea e spirituale – 
il bello supera la dimensione meramente estetizzante e diviene criterio ermeneutico per 
interpretare e comprendere la realtà, l’esperienza e la relazione con l’alter. Esso orienta il 
soggetto verso la ricerca di un senso nell’esistenza e verso la costruzione di un ordine 
simbolico  attraverso  cui  abitare  il  mondo  in  modo  riflessivo,  responsabile  e  creativo 
(Noddings, 2002; Mortari, 2019).

Radicato nelle profondità dell’esperienza e della vita interiore, il bello merita di essere 
esplorato come categoria pedagogica che consente di coltivare un’educazione intesa come 
sguardo  riflesso  sul  singolare  di  ciascuno,  capace  di  coglierne  originalità,  desiderio  e 
possibilità. In un tempo segnato da omologazioni culturali e da un diffuso conformismo 
nel pensare, nel sentire e nell’agire, il bello si configura anche come forma di resistenza 
educativa  (Rovatti,  1992).  La  sensibilità  estetica  diventa  esercizio  critico,  capacità  di 
discernimento e  attitudine alla  profondità,  orientando i  soggetti  verso modi più liberi, 
plurali e consapevoli di abitare il mondo.

In tal senso, il bello non è un lusso marginale dell’educazione, ma uno dei suoi nuclei 
più generativi:  un principio capace di  promuovere percorsi  formativi  che restituiscano 
dignità all’esperienza, densità al pensiero e intensità all’incontro con l’alterità. In questa 
prospettiva, l’educatore/trice museale assume un ruolo centrale all’interno dell’esperienza 
estetica  e  formativa,  passando  da  semplice  facilitatore  di  contenuti  ad  un  autentico 
soggetto mediatore artistico, culturale e antropologico (Hooper-Greenhill,  2007).  La sua 
professionalità  consiste  nel  trasformare  l’incontro  con  il  patrimonio  in  un’esperienza 
educativa densa di significati, capace di coinvolgere visitatori di ogni età e provenienza – 
adulti, bambini, adolescenti, persone detenute, gruppi interculturali – accompagnandoli 
nell’attraversamento  del  senso  e  nella  scoperta  di  nuove  possibilità  interpretative 
(Chatterjee & Noble, 2013; Mancaniello et al., 2023). 

Allo stesso tempo, dando spazio dell’esperienza e rispettando i ritmi, le ambiguità e le 
aperture di ogni soggetto, senza imporre un’unica lettura, sostiene e incoraggia processi di 
riflessione  e  di  rielaborazione  narrativa,  invitando i  partecipanti  a  dare  forma,  voce  e 
profondità alla propria interpretazione (Demetrio, 1995). 
In questo modo, l’educatore museale/trice promuove l’accesso culturale come diritto 
fondamentale (UNESCO, 2015) e, al tempo stesso, come pratica di cura, che riguarda la 

  
                          19



MANCANIELLO, DAMIANI, LEONCINI

persona, la sua crescita e il suo rapporto con il mondo, e che trova nell’esperienza estetica 
un luogo privilegiato di trasformazione. 

La figura dell’educatore/trice museale tra riconoscimento educativo e vuoti normativi 

Alla luce delle riflessioni sul fondamentale ruolo che ha il patrimonio culturale nella 
formazione del soggetto – seppur a margine e all’interno del più ampio dibattito sulle 
professioni  educative  in  ambito  culturale  –  è  necessario  sottolineare  come  la  figura 
dell’educatore/trice museale mostri diverse criticità e potenzialità nel contesto normativo 
e professionale italiano.

Nonostante il riconoscimento di valore, che risale agli anni Settanta dello scorso secolo, 
sia in ambito museologico che pedagogico, la figura a cui spetta la funzione di educazione 
e mediazione con/al patrimonio culturale soffre ancora del mancato inquadramento sul 
piano  formativo,  normativo  e  professionale.  Non  esiste  in  Italia  un  corso  di  studi 
finalizzato  all’esercizio  della  professione  e  le  competenze  pedagogiche  sono  ancora 
considerate  secondarie  rispetto  alla  formazione  disciplinare.  Da  un  punto  di  vista 
normativo la recente approvazione della legge 55/2024 in materia di  Ordinamento delle 
professioni pedagogiche ed educative e istituzione dei relativi Albi professionali (2024), definisce il 
perimetro  della  professione  dell’educatore  professionale  socio-pedagogico.  La  legge 
riconosce, infatti, il ruolo fondamentale di educatrici/ori e pedagogiste/i per lo sviluppo 
di un sistema di welfare e per il contrasto alle povertà educative, elencando tra gli ambiti 
di intervento anche quello culturale, ma senza ulteriore specificazione (1). All’interno di 
questo  sistema  risulta  ancora  sottovalutato  il  contributo  del  professionista  socio-
pedagogico nell’ambito dell’educazione al patrimonio. Allo stesso tempo, permane una 
sostanziale indeterminatezza circa il profilo di quei soggetti che, pur avendo acquisito nel 
tempo  competenze  e  esperienze  significative  in  tale  settore,  provengono  da  percorsi 
formativi differenti. Ne deriva il rischio di una loro inadeguata tutela professionale e la 
conseguente collocazione in un’area liminale, sospesa tra saperi filosofici, storico-artistici o 
propri dei beni culturali, e competenze specificamente pedagogiche.

La figura dell’educatore/trice museale occupa, invece, oggi una posizione cruciale nel 
ripensamento del museo come istituzione educativa,  sociale e politica (Ercolano, 2024). 
Come sottolinea il documento dell’Associazione Italiana Educatori Museali (AIEM, 2020) 
per il riconoscimento della professione, non si tratta di un semplice “operatore didattico”, 
ma  di  un  professionista  ad  alta  complessità  intellettuale,  con  alte  competenze 
pedagogiche,  comunicative  e  disciplinari,  capace  di  integrare  pratiche  di  ricerca, 
mediazione  e  progettazione  educativa  nella  dimensione  della  cura  del  patrimonio 
culturale. La sua funzione non consiste nella trasmissione unidirezionale di saperi, bensì 
nella  costruzione di  esperienze di  apprendimento attivo e  situato,  che riconoscono nei 
pubblici non destinatari passivi, ma soggetti portatori di storie, saperi e punti di vista, in 
una prospettiva dialogica e trasformativa. 

L’educatore/trice  museale,  in  questa  cornice,  diventa  facilitatore  di  processi 
partecipativi e di cittadinanza culturale, contribuendo a rendere il patrimonio terreno di 
negoziazione e co-costruzione di significati, piuttosto che un deposito immobile di oggetti 
da contemplare (Galeotti et al., 2018).
  
                          20



MANCANIELLO, DAMIANI, LEONCINI

Nonostante  tali  evidenze,  in  Italia  permane  un  vuoto  normativo  che  penalizza  la 
professione. La legge 110/2014 sul riconoscimento dei professionisti dei beni culturali non 
include la figura dell’educatore/trice museale, che resta confinata in una condizione di 
precarietà  contrattuale  e  di  mancata  tutela,  pur  essendo  riconosciuta  a  livello 
internazionale  dall’ICOM  (2006)  e  valorizzata  nelle  raccomandazioni  UNESCO  (1998) 
sulla pedagogia del patrimonio. Colmare questo ritardo appare indispensabile affinché i 
musei  possano  assolvere  pienamente  alle  proprie  funzioni  di  istituzioni  pubbliche  al 
servizio della  società,  radicate nei  territori  e  impegnate a  favorire processi  di  giustizia 
sociale e di cura del patrimonio culturale. 

Conclusioni 

Alla luce delle trasformazioni normative recenti e della crescente consapevolezza delle 
professioni della cultura come ambito di cura, emergono nuove sfide e opportunità per 
l’educatore/trice museale. La cura non può più essere concepita come attività accessoria o 
seconda  alla  tecnica:  essa  diventa  laboratorio  di  relazioni,  memoria,  vulnerabilità  e 
sostenibilità culturale. In un sistema in evoluzione (ad esempio con la legge 110/2014 per 
le  professioni  educative  e  con la  legge  55/2024  sul  patrimonio  immateriale),  la  figura 
dell’educatore/trice è posta al  crocevia tra formazione, mediazione e rigenerazione. La 
professionalità educativo-museale – traducendo in pratica la metafora del mito di Crono – 
assume su di sé la responsabilità della cura del patrimonio, della comunità e del tempo 
culturale.  In tal  senso,  la cura prende la forma di prassi  educativa e professionale che 
integra competenza, etica e partecipazione (Mortari, 2023b). Non si tratta semplicemente 
di conservare il passato, ma di farlo abitare nel presente e proiettarlo nel futuro attraverso 
la relazione e la cura. Il risultato è un nuovo paradigma della cultura come cura, in cui il 
patrimonio diviene spazio vivo di apprendimento,  comunità e responsabilità condivisa 
(Satta, 2023). 

Note degli autori
L’articolo è frutto di un lavoro congiunto delle autrici, tuttavia sono da attribuirsi a Sabina Leoncini i 
paragrafi 1 e 2, a Chiara Damiani i paragrafi 3 e 4, a Maria Rita Mancaniello i paragrafi 5 e 6. 
L’introduzione e le conclusioni sono scritte insieme. 

Note 
(1) All’Art. 3, comma 2 si precisa che l’educatore professionale socio-pedagogico può operare 
nelle strutture pubbliche o private di carattere socio-educativo, socio-assistenziale, formativo, 
culturale, ambientale e socio-sanitario (limitatamente all’aspetto educativo).

Riferimenti bibliografici
AIEM,  2020.  Documento  Programmatico.  https://cdn.prod.website-files.com/
6389ccce8f2fdf2bf7a3e1eb/638ee60f176adedf859f4771_Riconoscimento%20della%20professione%20-
%20AIEM.pdf

Aristotele.  (1984).  Nicomachean  ethics  (Book  I,  1094a).  In  J.  Barnes  (Ed.),  The  complete  works  of 
Aristotle. Princeton University Press.
  
                          21

https://cdn.prod.website-files.com/6389ccce8f2fdf2bf7a3e1eb/638ee60f176adedf859f4771_Riconoscimento%20della%20professione%20-%20AIEM.pdf
https://cdn.prod.website-files.com/6389ccce8f2fdf2bf7a3e1eb/638ee60f176adedf859f4771_Riconoscimento%20della%20professione%20-%20AIEM.pdf
https://cdn.prod.website-files.com/6389ccce8f2fdf2bf7a3e1eb/638ee60f176adedf859f4771_Riconoscimento%20della%20professione%20-%20AIEM.pdf


MANCANIELLO, DAMIANI, LEONCINI

Aristotele.  (1984).  Rhetoric  (Book  II,  1378a).  In  J.  Barnes  (Ed.),  The  complete  works  of  Aristotle. 
Princeton University Press.

Buber,  M. (2013).  I  and You.  Bloomsbury Publishing PLC. (Opera originale pubblicata nel  1923 
come Ich und Du).

Demetrio, D. (1996). Raccontarsi. L’autobiografia come cura di sé. Raffaello Cortina.

Diano, C. (1974). Scritti Epicurei. Olschki.

Dostoevskij,  F.  (1913).  The idiot  (C. Garnett,  Trans.).  Macmillan. (Opera originale pubblicata nel 
1869).

Eisler, R. (1987). The Chalice and the Blade: Our History, Our Future. Harper & Row.

Epicurus. (1970). Lettera a Meneceo. In Opere. Einaudi. 

Ercolano, M. (2024).  Educazione museale:  questioni pedagogiche e formazione di  nuove professionalità. 
Edizioni ETS.

Foucault, M. (1984). Le souci de soi [The care of the self]. Gallimard.

Galeotti, G., Del Gobbo, G., Torlone, F. (2018). Le valenze educative del patrimonio culturale. Riflessioni 
teorico-metodologiche tra ricerca evidence based e azione educativa nei musei. Raffaello Cortina.

Gilligan,  C.  (1982).  In  a  different  voice:  Psychological  theory  and  women’s  development.  Harvard 
University Press.

Heidegger, M. (1927). Sein und Zeit [Being and time]. Niemeyer.

Hillman, J. (1981). The thought of the heart and the soul of the world. Spring Publications.

Hillman, J. (1999). Politica della bellezza. Adelphi.

ICOM. (2006).  Carta nazionale delle  Professioni museali.  https://www.icom-italia.org/wp-content/
uploads/2018/07/ICOMItalia.CartaNazionaleProfessioniMuseali.2005-2006.pdf

Italia. (2024). Legge 15 aprile 2024, n. 55. Ordinamento delle professioni pedagogiche ed educative 
e istituzione dei relativi albi professionali. (24G00072) (GU Serie Generale n. 95 del 23-04-2024).

Italia. (2024). Legge 22 luglio 2014, n. 110 Modifica al codice dei beni culturali e del paesaggio, di cui al 
decreto legislativo 22 gennaio 2004, n. 42.

Kittay, E. F. (1999). Love’s labor: Essays on women, equality and dependency. Routledge.

Levinas, E. (1991).  Totalité et infini:  Essai sur l’extériorité.  Paris:  Livre de Poche. (Opera originale 
pubblicata nel 1961).

Mancaniello, M. R., Musaio, M., Marone, F. (2023). Patrimonio culturale e comunità educante. Per la 
promozione di un nuovo welfare urbano. Mimesis.

Mortari, L. (2019). Aver cura di sé. Raffaello Cortina.

Mortari, L. (2022). La pratica dell’aver cura. Pearson.

Mortari, L. (2023a). The wisdom of the heart: Thinking, emotions, feeling thoughts. Zeta Books.

Mortari, L. (2023b). Sull’etica della cura. Vita e Pensiero.

Musaio, M. (2007). Pedagogia del bello. Suggestioni e percorsi educativi. FrancoAngeli

Nussbaum, M. C.  (1996).  The therapy of  desire:  Theory and practice  in Hellenistic  ethics.  Princeton 
University Press.

Platone. (1996). Leggi (a cura di G. Reale). Bompiani.
  
                          22

https://www.icom-italia.org/wp-content/uploads/2018/07/ICOMItalia.CartaNazionaleProfessioniMuseali.2005-2006.pdf
https://www.icom-italia.org/wp-content/uploads/2018/07/ICOMItalia.CartaNazionaleProfessioniMuseali.2005-2006.pdf
https://www.icom-italia.org/wp-content/uploads/2018/07/ICOMItalia.CartaNazionaleProfessioniMuseali.2005-2006.pdf


MANCANIELLO, DAMIANI, LEONCINI

Platone. (1997). Apology of Socrates. In J. M. Cooper (Ed.), Plato: Complete works. Hackett Publishing.

Pulcini, E. (2009). La cura del mondo: Paura e responsabilità in età globale. Bollati Boringhieri.

Rovatti, P. A. (1992). Abitare la distanza. Per un’etica del frammento. Raffaello Cortina.

Satta, N. (a cura di) (2023). La cultura cura. Progettare nuovi centri culturali in tempi incerti. Vita e 
Pensiero.

Seneca. (1917). Epistulae morales ad Lucilium (Letter 66). In R. M. Gummere (Trans.), Moral letters 
to Lucilius. Harvard University Press.

Stein, E. (1991). L’essere finito e l’essere eterno. Città Nuova. (Opera originale pubblicata nel 1936)

Zambrano, M. (1989). Persona y democracia: Una historia sacrificial. Siruela.

  
                          23


